
225  | 

            CONRADO | Revista pedagógica de la Universidad de Cienfuegos | ISSN: 1990-8644

Volumen 15 | Número 67 | Abril-Junio | 2019

Fecha de presentación:  diciembre, 2018, Fecha de Aceptación: febrero, 2019, Fecha de publicación: abril, 2019

31
APORTES DOCTRINALES HACIA UN ECOLOGISMO INTEGRAL DESDE EL DISCURSO 
PEDAGÓGICO

DOCTRINAL CONTRIBUTIONS TOWARDS AN INTEGRAL ENVIRONMENTALISM FROM 
THE PEDAGOGICAL DISCOURSE

Cita sugerida (APA, sexta edición)

Medina Peña, R., & Machado López, L., & Medina de la Rosa, R. E. (2019). Aportes doctrinales hacia un ecologismo 
integral desde el discurso pedagógico. Revista Conrado, 15(67), 225-233. Recuperado de http://conrado.ucf.edu.
cu/index.php/conrado

Rolando Medina Peña1

E-mail: rolandormp74@gmail.com
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-7530-5552
Libertad Machado López1

E-mail: dulcinea1360@gmail.com
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-6448-5321
E-mail: rmdelarosa2016@yahoo.com
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-3533-2323
1 Universidad Metropolitana. Ecuador.
2 Universidad de la Habana. Cuba.

RESUMEN

La evolución histórica de la regulación jurídica del 
Derecho ambiental comprende fundamentos en torno a la 
relación del hombre con la naturaleza. Esta investigación 
aborda posturas doctrinales desde la filosofía de la comu-
nicación, como bases esenciales para su comprensión y 
aplicación en la praxis. Se utiliza un estudio descriptivo, 
empleando métodos teóricos como el histórico lógico y 
el analítico sintético y del nivel empírico el análisis de do-
cumentos. Los resultados los asociamos al perfecciona-
miento de las temáticas ecológicas, asumiendo un criterio 
de la conducta humana desde lo normativo-social en bús-
queda del deber ser que corresponde al orden deseado.

Palabras clave: 

Lógica jurídica, filosofía de la comunicación, ecologismo 
integral, filosofía jurídica.

ABSTRACT

The historical evolution of the legal regulation of environ-
mental law includes fundamentals around the relations-
hip between man and nature. This research approaches 
doctrinal positions from the philosophy of communication, 
as essential bases for its understanding and application 
in practice. A descriptive study is used, using theoretical 
methods such as the logical historical and the synthetic 
analytical and from the empirical level, the analysis of do-
cuments. The results are related to the improvement of 
ecological issues, the criterion of human behavior is met 
from the normative-social.

Keywords:

Legal logic, communication philosophy, international envi-
ronmental law, legal philosophy.



226  | 

            CONRADO | Revista pedagógica de la Universidad de Cienfuegos | ISSN: 1990-8644

Volumen 15 | Número 67 | Abril-Junio | 2019

INTRODUCCIÓN
La estructura argumentativa especulativa de la lógica 
jurídica no constituye una argumentación de la justicia 
a partir de un principio ontológico de armonía cósmica, 
sino del metabolismo real entre el hombre y la naturale-
za, es decir, deriva los principios de la naturaleza lo que 
permite la construcción de la totalidad desde el deber ser 
contrapuesto a las filosofías de la educación decadentes 
conducentes al no ser o del ser al no ser y a las éticas del 
mundo viviente.

El fundamento del Derecho se corresponde con la regla 
de justicia fundada en aquella base metabólica, por eso 
la lógica jurídica no es iusnaturalismo. Tampoco debe 
confundirse con una renuncia al ser, si así fuera se per-
dería la búsqueda del concepto que es tanto como decir 
no encontrar la esencia e incomprender que en él está 
revelado la ley del fenómeno (el ser).

La lógica jurídica expulsa toda pretensión de construc-
ción axiológica en torno al buen ciudadano cósmico 
como modelo del ser humano. El hombre no es un ser 
bioético que alcanza esta condición por la labor educa-
tiva, sino que ya lo es antes de cualquier corrección del 
comportamiento cotidiano. La relación entre la coerción 
del derecho y la voluntad no es exactamente el mismo 
existente entre el logos y la doxa, pero esa coerción es un 
argumento contentivo del concepto y la voluntad; mien-
tras la doxa puede resultar peligrosa cuando no hay con-
vencimiento. Para los autores (Medina, Franco, Yánez, 
Puerta, Machado & Viamontes 2018), este hecho y el im-
pacto del ecocidio en los seres humanos, marcan el inicio 
de la percepción del bien jurídico medio ambiente como 
objeto de protección y necesario a tener en cuenta desde 
la práctica de la filosofía de la comunicación.

La lógica jurídica es un conocimiento objetivo del valor, 
algo muy diferente a lo que Mosterín (1994), plantea ante 
el problema ecológico que “una filosofía satisfactoria nos 
proporcionaría una cosmovisión global científicamente 
aceptable, nos señalaría el camino de la buena vida posi-
ble y nos ayudaría a sintonizar con la realidad última del 
universo”. Un camino que no sitúe el orden político en lo 
ideal ignora que la realización de fines es la conversión 
de lo ideal en material, esto es el proceso de cosificación 
de la integración de lo volitivo-normativo a lo normativo-
jurídico en la producción, distribución y consumo que sa-
tisfacen necesidades humanas.

Persiste la tradición de crear una filosofía de la educación 
por el camino contemplativo del universo, así se renuncia 
a la búsqueda del concepto, expresión de la esencia del 
ser, y queda relegado por una metafísica reproductiva. 

“La solución de los problemas ecológicos actuales (de 
la que depende el destino de la vida y de la humanidad 
sobre la Tierra) pasa por una nueva religiosidad, no dog-
mática e irracional, sino racional y filosófica, que combine 
la comprensión científica con la reverencia emocional y la 
comunión mística” (Mosterín 994). Los contenidos y fun-
ciones de esa religiosidad se remontan al proceso de se-
cularización moderna que llegó alcanzar una aspiración 
emancipatoria de grado subversivo en la Latinoamérica 
del siglo XIX. Por otra parte, Vasconcelos representa la 
máxima expresión de defensa de aquella combinación 
de comprensión científica y comunión mística en el siglo 
XX.

El planteo de la integración de lo volitivo-normativo a lo 
normativo-jurídico en la producción, distribución y con-
sumo de carácter ecológico es realización del deber ser, 
en todo caso, esa tolerancia cosmovisiva como negación 
del dogmatismo ideológico puede ser propicia a una con-
ciencia ecológica movilizativa del sujeto, cuestión acep-
tada; pero la lógica jurídica busca que este sujeto se in-
terrogue la corrección del orden en función de la solución 
de las contradicciones reales a superar por la filosofía de 
la comunicación.

Cáceres (2009), con un enfoque teológico asevera que 
la ecosofía se basa primero en “la insuficiencia del logos 
para dar cuenta del amor y la necesidad de integrar la ra-
zón simbólica en la razón analítica e instrumental”; proble-
mática de alguna forma señalada por Pascal, uno de los 
grandes representantes del racionalismo del siglo XVII. 
Sin embargo, Hegel apostaba pasar del amor al saber, 
al amor efectivo a través de la lógica dialéctica, pero las 
filosofías neokantianas, vitalista, fenomenológica y exis-
tencialista se encargaron posteriormente de desplazar el 
universal concreto o el concepto que debía buscarse en 
los conocimientos adquiridos por la ciencia y en el propio 
trayecto evolutivo del saber filosófico. Luego ocupó el lu-
gar el indeterminismo.

En cuanto al valor, la lógica jurídica, defendida aquí, di-
fiere de la lógica hegeliana, porque la comprensión del 
metabolismo entre el hombre y la naturaleza condiciona 
la comprensión del valor. La ciencia se cosifica al entrar 
en la producción, se pone al servicio del capital, llega a 
formar parte de este, y cosificada deviene en fin, realiza-
ción. La norma jurídica ecológica es un valor que trasmi-
te el valor a las cosas por la práctica del hombre, princi-
palmente la producción. El hecho de ordenar, prohibir, 
permitir y otorgar dentro de la producción ecológica 
es configuración fáctica y jurídica del orden posible, 
supone la corrección del orden y la solución de las con-
tradicciones reales.



227  | 

            CONRADO | Revista pedagógica de la Universidad de Cienfuegos | ISSN: 1990-8644

Volumen 15 | Número 67 | Abril-Junio | 2019

La totalidad cósmica de la ecosofía de base teológica se 
desplaza por la integración de lo volitivo-normativo a lo 
normativo-jurídico. La lógica jurídica en el plano de la fi-
delidad al hombre [que] exige la fidelidad a la verdad, que 
es la única garantía de libertad (Jn 8, 32) y de la posibi-
lidad de un desarrollo humano integral, planteada en la 
Carta encíclica caritas in veritate de Benedicto XVI, esfu-
ma el límite abstracto entre esos conceptos de la Teología 
y el sujeto, esto es, un proceso lógico de la nueva defini-
ción de verdad y libertad como planteo de la solución po-
sitiva de la contradicción por el camino del dominio de la 
mediación que existe entre los conceptos de la ciencia(s) 
política(s) y el jusfilósofo.

MATERIALES Y MÉTODOS

La investigación se desarrolló utilizando un estudio obser-
vacional descripto en consideración a la naturaleza del 
objeto que se analiza, o sea, la relación del hombre-na-
turaleza, ya sea como ser humano individual o como per-
sona jurídica. Su importancia crece a diario, por el propio 
hecho del incremento de que la obtención de ganancias 
humanas genera directamente el daño ambiental, aspec-
to que forma parte de los resultados preliminares del pro-
yecto de investigación científica: Fundamentos jurídico-
metodológicos para la conformación de un Sistema De 
Pagos Por Servicios Ecosistémicos (SPSE) en bosques 
ecuatorianos (Medina, Domínguez & Medina de la Rosa, 
2017).

La finalidad de esta investigación será la de aportar ele-
mentos doctrinales o teóricos partiendo de su basamento 
jurídico, para la su correcta aplicación en la praxis, in-
centivando al logro del cambio de mentalidad, que con-
lleve a la protección integral del medio ambiente y su uso 
sostenible.

Con respecto a los métodos, empleamos paralelamente 
varios conocidos: el doctrinal, gracias al cual se partió 
del análisis de las diferentes posturas de autores como: 
Mosterín (1994), Panikkar (1999); Hottois (2006); Cáceres 
(2009); en correlación con los elementos teóricos sobre 
la relación desde lo volitivo-normativo a lo filosófico-nor-
mativo-jurídico en la producción, distribución y consumo 
de carácter ecológico y su realización por el deber ser, el 
histórico, para abundar en los antecedentes, el contexto 
y formación de las doctrinas normativas y filosóficas que 
le sirven de fundamento.

Estos métodos se acompañaron de las correspondientes 
técnicas de revisión bibliográficas de las invariantes y los 
referentes teóricos y de consulta a expertos en especial 
conocedores de la doctrina filosófica ambiental.

DESARROLLO
La unidad cosmo-antropológica de la Teología se antepo-
ne a la ruptura creciente del modelo de desarrollo de las 
sociedades occidentales, para darle una respuesta a las 
diversas contradicciones socioeconómicas y tecnológi-
cas causantes del sentimiento de divorcio entre las aspi-
raciones de los sujetos y la realidad. El predominio de es-
tados de ánimos pesimistas engendrados por conflictos 
mundiales como la Primera y Segunda Guerra Mundial 
incluso guerras religiosas, que no pocas veces esconden 
sus raíces económicas, es puesto en tela de juicio por la 
Teología.

Su preocupación ante los crecientes procesos de frag-
mentación social, porque constituye una causa de que 
los sujetos se sientan despersonalizados e inauténticos 
en las llamadas sociedades de masas, se vuelve general 
el llamado hombre de la multitud, el hombre común o el 
hombre de la calle. Es necesario, entonces, la concentra-
ción del hombre alrededor de la problemática antropológi-
ca integrada al cosmos, vía de solución de las contradic-
ciones, insatisfacciones, frustraciones y represiones que 
la sociedad genera.

Panikkar (1998), insta reconocer una intuición cosmoteán-
drica que establece la unidad entre lo divino, lo humano y 
lo material entendida como únicas dimensiones constitu-
tivas de la realidad: la estructura trinitaria de todo, la cual 
significa, según este autor, que hay tres realidades:

Dios, el Hombre y el Mundo; pero tampoco hay una, o 
Dios, u Hombre o Mundo. La realidad es cosmoteán-
drica ”Dios, Hombre y Mundo están, por así decirlo, en 
una íntima y constitutiva colaboración para construir la 
realidad, para hacer avanzar la historia, para continuar la 
creación…Dios, Hombre y Mundo están comprometidos 
en una única aventura y este compromiso constituye la 
verdadera Realidad”.

La verdad es vista como el principio espiritual del movi-
miento universal, sustento del desarrollo de la realidad en 
perpetuo cambio. Esto le confiere el estatus de relación 
constante entre lo material y lo inmaterial, entre el hombre 
y la naturaleza. Dios es garante tanto del orden cosmo-
lógico como del humano. Tanto como principio supremo, 
suprema voluntad, conciencia y razón universal, funciona 
como garantía última del ser y del devenir. El que permi-
te que se garantice el orden moral del mundo. Una idea 
lejana del determinismo evolucionista, y que deja garanti-
zada la libertad de acción del individuo y de la responsa-
bilidad moral que la misma conlleva.

Esa concepción también se encuentra en la citada 
Carta encíclica de Benedicto XVI, sobre todo en un 



228  | 

            CONRADO | Revista pedagógica de la Universidad de Cienfuegos | ISSN: 1990-8644

Volumen 15 | Número 67 | Abril-Junio | 2019

espiritualismo trascendental como manifestación de la 
regularidad cósmica y la existencia total y como un ele-
mento consustancial de la totalidad cósmica: la fidelidad 
al hombre exige la fidelidad a la verdad, que es la única 
garantía de libertad (Jn 8, 32) y de la posibilidad de un 
desarrollo humano integral. La Encíclica parte de su con-
cepción de Dios como causa del universo, que contiene 
además en su interior toda la serie de las determinacio-
nes que lo constituyen (naturaleza, espíritu, humanidad).

La naturaleza y el espíritu, así como sus manifestaciones, 
son ubicados en un mismo plano, lo que tiene profundas 
implicaciones morales, especialmente en la defensa de 
los derechos humanos frente al mercado fetichista:

Benedicto XVI (2009), exponía: “Estos procesos han lle-
vado a la reducción de la red de seguridad social a cam-
bio de la búsqueda de mayores ventajas competitivas en 
el mercado global, con grave peligro para los derechos 
de los trabajadores, para los derechos fundamentales del 
hombre y para la solidaridad en las tradicionales formas 
del Estado social”. (p.4)

En consecuencia, aquellos derechos subjetivos de los 
trabajadores actúan como límites de la competencia 
del mercado global e incluso del propio derecho de la 
Administración Pública o del Estado. Esta encíclica porta 
una solución en caso de darse cierta colisión de dere-
chos sin pretensión de inmiscuirse.

El reconocimiento del carácter enajenante del mercado, 
en definitiva, parte de la concepción de que el univer-
so es antropocentrado determinado por una finalidad 
trascendente que pone su momento primigenio en Dios 
como agente creador. La naturaleza es expresión de un 
proyecto de amor y de verdad. Ella nos precede y nos ha 
sido dada por Dios como ámbito de vida. Nos habla del 
Creador. (Rm 1,20) (Benedicto XVI, 2009). He aquí la forma 
de concebir el orden universal, y de establecer el lugar 
del hombre dentro de este.

La lógica jurídica coincide con la detección del mer-
cado enajenante, o sea, el carácter enajenado del tra-
bajo que impide la percepción de la propia naturaleza 
del hombre. El intercambio mercantil es una relación 
entre hombres, por tanto dicho reconocimiento apunta 
al centro de la problemática, pero difiere de la estruc-
tura argumentativa defendida aquí, cuya solución es 
producto de la comprensión del metabolismo entre el 
hombre y la naturaleza, esto explica el trabajo que co-
sifica a la ciencia al entrar en la producción dominante 
respaldada por normas jurídicas que revierten el carác-
ter ecológico demandado, por esto, es necesario una 
configuración fáctica y jurídica del orden posible que 
pasa primero por la transformación de la conciencia 

de los sujetos alienados, las mayorías, supone la co-
rrección del orden y la correspondiente solución de las 
contradicciones reales.

Por su parte, Panikkar (1999), se refiere a un tránsito de 
la conciencia por tres momentos kairóticos. El actual lo 
denomina ecológico, momento de intervalo entre el eco-
nómico (tecnológico) y el teológico (católico). El momento 
ecológico, a su vez, tiene tres experiencias que corres-
ponden a la fase crítica de la sociedad tecnológica. “La 
primera es la experiencia de que lo humanum parece ex-
cluir a la tierra. Hoy en día el universo material parece es-
tar vengándose mediante el agotamiento del combustible 
y mostrando sus limitadas capacidades”.

La segunda experiencia es la sensación de fracaso que 
aflige a los sueños del hombre de construir una civiliza-
ción verdaderamente humana. A pesar de su inmensa 
megamáquina tecnológica, el hombre ha fallado de ma-
nera evidente en la creación de una era verdadera hu-
manista. “Sin embargo, el hombre moderno se siente más 
que nunca en las garras de un destino que no puede de 
ninguna manera controlar”.

La tercera se muestra en un dilema teológico. Esta terce-
ra experiencia remite a la incompatibilidad entre la idea 
tradicional de lo divino y la comprensión moderna del 
cosmos y del hombre. “El Dios de la historia permanece 
ocioso, el Dios de los filósofos es indiferente, y el Dios de 
la religión no parece ya muy preocupado por la condición 
humana”.

Esta conclusión es producto de la referida concepción 
sobre la armonía cristiano-cósmica, asumida como crite-
rio de totalidad u organicidad trascendente de criterios 
éticos que llegan alcanzar los aspectos económicos. El 
sistema ciencia-industria-tecnología sentó sus conquistas 
prácticas en el dominio de las ciencias naturales, en par-
ticular la física y la biología, pero esa posición teológica 
ante el determinismo tecnológico supone una crítica a la 
teoría de la evolución y a toda antropología que considere 
al hombre en tanto cuerpo natural fuera de la creación 
divina.

El cristianismo no rechaza tal presupuesto, pero según la 
tercera experiencia del dilema teológico lleva a pensar la 
modernidad desde aquella cualificación de identidad que 
realiza respecto a los conceptos cristianos de hombre y 
naturaleza ante todas las posiciones filosóficas y religio-
sas fragmentadoras. Impera, entonces, un tecnocratismo 
economicista que deber ser enfrentado desde ese pre-
supuesto cristiano. El armonismo cosmológico cristiano 
fundamenta un orden humano trascendente, donde no es 
posible la separación mecanicista y cientificista de lo es-
piritual y lo material.



229  | 

            CONRADO | Revista pedagógica de la Universidad de Cienfuegos | ISSN: 1990-8644

Volumen 15 | Número 67 | Abril-Junio | 2019

Desde la intuición cosmoteándrica, se observa a la cien-
cia y la tecnología como instrumentos ambivalentes de 
la existencia humana que implican efectos positivos 
acompañados de un gran número de frustraciones e 
irrealizaciones. La humanidad necesita de nuevas formas 
e instituciones que organicen su actitud y comprensión 
del cosmos, pues las vigentes hasta ahora han revelado 
serias aberraciones y contradicciones en su existencia 
histórica.

Esta intuición cosmoteándrica, a nuestro juicio, presenta 
una metodología introspeccionista, subjetivista, es decir 
la exploración de los conflictos psíquicos del individuo a 
través de la introspección. Desde el punto de vista del co-
nocimiento Dios no es objeto, sino el todo infinito del cual 
parte el sujeto porque encuentra allí el fundamento de la 
comprensión cósmica y, con esta, sería capaz de explicar 
la vivencia individual, sus expresiones como la angustia, 
el dolor, el temor, la desesperación.

En este orden Panikkar (1999) expresaba que “el descu-
brimiento doloroso del hombre moderno de que ya no es 
el dueño del universo, sino un colaborador o administra-
dor responsable, es una experiencia religiosa básica. La 
religiosidad humana no puede disociarse de esta tierra 
-el oikos propio de cualquier ecumenismo, el hábitat de la 
familia”. (p.8)

En todo caso la naturaleza es puesta al servicio del hom-
bre por la divinidad, es esta el presupuesto y orden ne-
cesario de toda acción humana. Se trata de una concep-
ción normativa del equilibrio subyacente y necesario en 
las relaciones del hombre con la naturaleza, cuestiones 
no comprendidas cuando el neopaganismo considera, 
según la Encíclica de Benedicto XVI, “la naturaleza como 
más importante que la persona humana misma… la sal-
vación del hombre no puede venir únicamente de la na-
turaleza, entendida en sentido puramente naturalista”. Está 
el hombre como ser de plena soberanía en el centro de 
un orden natural, como parte de la unidad del universo 
creado.

En ese antropologismo cristiano, naturaleza y hombre se 
nivelan en una permanente relación creativa, configura-
da por una interacción ineludible y constitutiva del pro-
pio ser antropológico. Esta concepción de la naturaleza, 
a la vez que mantiene los caracteres que la historia del 
pensamiento filosófico le ha conferido, adquiere un orden 
diferente al incluir a la acción humana como matriz, posi-
bilidad real dada por designio de Dios.

La Encíclica pone al hombre como eje de toda filosofía 
y práctica político-jurídica, lo lleva a dimensiones trans-
personales, lo proyecta desde la colectividad inmediata, 
pasa por la comunidad y las relaciones mercantiles, hasta 

llegar a la humanidad, sobrepasa los planteos propios de 
la Escuela del Derecho natural racionalista, y lleva los pre-
supuestos normativos de la cosmología cristiana propia 
del tradicionalismo a nuevos desarrollos conceptuales 
contrapuestos a la reducción de la naturaleza a un con-
junto de simples datos fácticos y que acaba siendo fuente 
de violencia para con el ambiente, provoca, además, con-
ductas que no respetan la naturaleza del hombre mismo. 
Esta, en cuanto se compone no solamente de materia, 
sino también de espíritu, y por tanto rica de significados 
y fines trascendentes, tiene un carácter normativo incluso 
para la cultura.

En tal sentido defiende la idea de un hombre dotado de li-
bre arbitrio como el centro de un universo creado por Dios 
marcado por su impronta, y el problema de su salvación 
como hombre social es fundamentalmente un asunto de 
conciencia y de voluntad.

La Encíclica, a tono con el cristianismo, concibe al hom-
bre como bueno por naturaleza, pero no excusa a la so-
ciedad de la obligación y la práctica de crear en él la dis-
posición general hacia el bien: Es necesario un cambio 
efectivo de mentalidad que nos lleve a adoptar nuevos 
estilos de vida e inmediatamente coincide con el carácter 
de búsqueda de la filosofía griega antigua, pero ahora 
una búsqueda superior de la verdad, cuyos derroteros se 
afirman en las citas de Juan Pablo II, “a tenor de los cua-
les la búsqueda de la verdad, de la belleza y del bien, así 
como la comunión con los demás hombres para un creci-
miento común sean los elementos que determinen las op-
ciones del consumo, de los ahorros y de las inversiones”.

Esta proyección de lo humano presupone un derrotero 
cristiano del ejercicio del libre arbitrio y la posibilidad de la 
propia configuración como individuo. Lo normativo-moral, 
actúa como origen de la conducta y la valorización eco-
nómica, la libertad es elemento constitutivo que obliga e 
impone la responsabilidad de lo humano. La justicia, por 
su parte,”es la primera vía de la caridad o, como dijo Pablo 
VI, su medida mínima, parte integrante de ese amor ‘con 
obras y según la verdad’ (1 Jn 3,18), al que nos exhorta el 
apóstol Juan”.  (Benedicto XVI, 2009)

La Encíclica parte de la concepción cristiana y, al descri-
bir al hombre, supera los presupuestos iusracionalistas 
antiguos, modernos y kantianos al desarrollar de manera 
no individualista la idea de la dignidad humana, que va 
de la esfera de la moral a la esfera de lo político-jurídico. 
Esto hace de Dios “el garante del verdadero desarrollo del 
hombre en cuanto, habiéndolo creado a su imagen, funda 
también su dignidad trascendente y alimenta su anhelo 
constitutivo de ser más”. (Benedicto XVI 2009)



230  | 

            CONRADO | Revista pedagógica de la Universidad de Cienfuegos | ISSN: 1990-8644

Volumen 15 | Número 67 | Abril-Junio | 2019

El eje central de su humanismo cristiano es la acción 
del hombre sobre la tierra, Benedicto XVI (2009), “la cual 
siempre que esté inspirada y sustentada por la caridad, 
contribuye a la edificación de esa ciudad de Dios uni-
versal hacia la cual avanza la historia de la familia huma-
na”. (Benedicto XVI, 2009)

Esta dignidad plena conlleva a la realización de conte-
nidos materiales recogidos en derechos fundamentales 
universales, imprescriptibles e inalienables, por razón 
divina:

Por un lado, la caridad exige la justicia, el reconocimiento 
y el respeto de los legítimos derechos de las personas y 
los pueblos. Se ocupa de la construcción de la ciudad del 
hombre según el derecho y la justicia. Por otro, la caridad 
supera la justicia y la completa siguiendo la lógica de la 
entrega y el perdón. (Benedicto XVI, 2009)

Así, la Encíclica pondera la importancia de las circuns-
tancias y el contexto del actuar humano, al mismo tiempo 
que reconoce también a la historia, como parte integrante 
de esta concepción del hombre y sus derechos, como ser 
deudor de un legado, de una cultura y una tradición; pero 
ahora se trata de una concepción marcada por el armo-
nismo humano. “La caridad manifiesta siempre el amor 
de Dios también en las relaciones humanas, otorgando 
valor teologal y salvífico a todo compromiso por la justicia 
en el mundo”. (Benedicto XVI, 2009)

Eso impone presupuestos a las diferentes formas históri-
cas y productivas, a partir de un sustento racional divino 
común a la sociabilidad humana, fundado en la relación 
holista del hombre con la naturaleza y Dios.

Hay plena coincidencia en la crítica de una concepción 
de naturaleza como un conjunto de simples datos fácticos 
y a la violencia para con el ambiente, una provocación 
que conlleva a conductas que no respetan la naturaleza 
del hombre mismo, pero la lógica jurídica difiere en el mé-
todo y, por consiguiente, en la comprensión de la historia.

El hombre toma como objeto la naturaleza y a Dios, este 
último en cuanto centro del pensamiento teológico. Para 
la lógica jurídica, Dios no es fundamento de la compren-
sión, sino objeto de la comprensión acerca de cómo se 
piensa en otro sujeto. El hombre, al tomar este objeto lo 
hace consciente de que es un ser genérico, reflexiona so-
bre sí mismo y sobre los demás sujetos y cosas en ciertas 
circunstancias históricas de interacción metabólica con 
la naturaleza.

La lógica jurídica se dirige hacia la ciencia (pensamien-
to teórico), porque es un instrumento práctico que define 
la esencia del hombre. La naturaleza desde el punto de 
vista teórico constituye parte de la conciencia humana, o 

sea, de la ciencia natural, de otro lado también constituye 
objeto del trabajo, sin el cual no podría sobrevivir. Aquí 
reside su universalidad y libertad. Vida física y espiritual 
del hombre en interacción con la naturaleza, siendo él na-
turaleza propia.

La lógica jurídica es una reflexión sobre la relación sujeto-
objeto, sobre la forma en el primero, refleja al segundo. El 
contenido que busca y encuentra la lógica jurídica es el 
reflejo de las contradicciones en el pensamiento.

Se dirige hacia los problemas de la experiencia jurídica 
desde el ángulo de sus determinaciones científicas, es 
decir, los conocimientos adquiridos históricamente, in-
cluye las correspondientes interpretaciones ideológicas, 
como forma cardinal de superar la filosofía tradicional e 
integrar saberes en torno a la interrelación comunidad-
ecosistema. Todo esto para la construcción de la totali-
dad desde el deber ser, por ello plantea la integración 
de lo volitivo-normativo a lo normativo-jurídico en la pro-
ducción, distribución y consumo de carácter ecológico 
deseado.

La integración de lo volitivo-normativo a lo normativo-
jurídico aparece ahora como objeto de la voluntad del 
hombre unida a una conciencia superior. Concientiza las 
condiciones de producción ecológica, con ello rescata su 
vida genérica que le era ajena bajo el trabajo enajenado. 
Reflexión sobre la reflexión sentada en un mundo creado 
por el propio hombre y del cual forma parte, significa re-
flexionar sobre las condiciones de existencia en que las 
formas teóricas reflejan el objeto y, llegado este punto, se 
centra en el concepto del ser por mediación de los con-
ceptos de la ciencia.

El concepto es mediación entre el sujeto y el objeto, pero 
no desde el ángulo de la separación, sino de la identidad 
del pensamiento con el objeto. Resulta que las determi-
naciones científicas constituyen el objeto de la lógica que 
hace corresponder el pensamiento con la realidad.

Así como se comprende el metabolismo entre el hombre 
y la naturaleza se comprende que la ciencia se cosifi-
ca en el proceso de producción, se pone al servicio del 
capital actual bajo condiciones del deterioro ecológico, 
forma parte de este, pero en condiciones de una nueva 
producción ecológica; la norma jurídica ecológica, ade-
más de comportar una valoración sería expresión de una 
racionalidad transdisciplinaria del Derecho, porque este 
la toma de objeto de estudio y, por mediación política, se 
actualizarían sus contenidos.

Así, la voluntad, la conciencia ecológica y la propia base 
científica harían corresponder la norma jurídica con los 
cambios sociales. Por supuesto, es imposible que la 



231  | 

            CONRADO | Revista pedagógica de la Universidad de Cienfuegos | ISSN: 1990-8644

Volumen 15 | Número 67 | Abril-Junio | 2019

norma corra al unísono con los cambios ambientales, se 
trata de observar esta racionalidad.

Hottois (2006), autor sobre el cual se analizará más ade-
lante, señala que la Convención sobre la diversidad bio-
lógica (Río de Janeiro, 1992) puso en el orden del día el 
“problema de las modalidades de la protección (preser-
vación, conservación) según la alternativa: in situ / ex situ y 
añade que salvar in situ-es decir preservar los individuos 
y las especies en su ambiente (que incluye con frecuen-
cia humanos con su cultura) -solamente es posible en 
unas pocas situaciones”. (p.15)

Esta cita sugiere una problemática cardinal para la ló-
gica jurídica defendida hasta el momento: El Derecho 
Ambiental Internacional (DAI) y la preservación-conser-
vación de la especie humana. El objeto aquí son los con-
ceptos con los que trabaja este derecho, las experiencias 
reflejadas por el mismo, las interpretaciones ideológicas 
de sus circunstancias y observar que es un medio en que 
la práctica comunitaria trasmite el valor a las cosas.

Los autores reconocemos el interés de un acercamiento 
a los instrumentos internacionales de control, previsión 
y aplicación de las normas de protección ambiental, es-
pecíficamente, el convenio sobre la diversidad biológica. 
Desde el punto de vista del método es imprescindible 
para evitar especulaciones de otra índole al margen de 
aquellos instrumentos, sin que aquí se pretenda agotar-
los. Así, al menos el riesgo de presentar una ética des-
vinculada de los avances y deficiencias del DAI queda 
excluido. Hottois (2006), apunta en sus conclusiones 
que “tener en cuenta el futuro distante es imposible. La 
preocupación por el futuro no requiere una nueva ética. 
La consideración del futuro debe preocuparse por trans-
mitir a las generaciones futuras tanto el ingenio creador 
de nuestra especie como la memoria de las experiencias 
pasadas. El mayor peligro consiste en dudar del ingenio 
humano; el crimen más grande, en ahogarlo”. (p.9)

En este caso se coincide con él, dado que la lógica jurí-
dica reflexiona sobre los conocimientos adquiridos histó-
ricamente por las ciencias incluye las correspondientes 
interpretaciones ideológicas, busca construir la verdad, 
entiéndase filosófica. Por supuesto, volverá una y otra vez 
al pasado donde están sus raíces, una cuestión referida 
a la evolución, sin la cual nunca podrá comprenderse el 
único objeto que le queda a la filosofía.

El futuro de la especie humana está en ese caudal de 
inteligencia e ingenio, el problema es su utilización y la 
capacidad de explotar semejante condición que le ha 
dado la naturaleza. Pueden existir reinterpretaciones de 
carácter ético centrales en defensa de la supervivencia 
del hombre. Este tema es esencialmente ético y se trata 

de principios adquiridos por la historia de la humanidad, 
pero una nueva ética resultaría falaz desde el punto de 
vista teórico. En otras palabras, una Ética con mayúscula 
y pretensiones de sistema es imposible. Hottois (2006), 
se pregunta: ¿La idea de una ética ambiental o del mundo 
viviente enfrenta la reflexión moral sobre vías profunda-
mente nuevas? Un gran número de sus partidarios -res-
ponde- así lo pretenden y algunos destacan la amplitud 
de esta novedad que exigiría una ruptura con la tradición 
ética, metafísica y religiosa que domina a Occidente des-
de hace siglos, incluso milenios. Rolston III (1975);Jonas 
& Sánchez (1995); Naess (2007); Taylor (2011), ilustran 
esta postura en grados diversos.

Esas vías continúan defendiéndose no pocas veces al 
margen de los resultados concretos del DAI. Toda reflexión 
sobre el medio ambiente debería partir de la conciencia 
ecológica que ha arribado a ciertos niveles hasta el punto 
de que la comunidad se obliga por su propio derecho, en 
términos occidentales: ius cogens.

El preámbulo del Convenio sobre la diversidad biológi-
ca Ministerio del Ambiente (2002), reconoce “la estrecha 
y tradicional dependencia de muchas comunidades lo-
cales y poblaciones indígenas que tienen sistemas de 
vida tradicionales basados en los recursos biológicos, y 
la conveniencia de compartir equitativamente los benefi-
cios que se derivan de la utilización de los conocimientos 
tradicionales, las innovaciones y las prácticas pertinen-
tes para la conservación de la diversidad biológica y la 
utilización sostenible de sus componentes”. Mientras el 
hard law actúa prácticamente como derecho supletorio. 
Incluso en una comunidad indígena aparece la recipro-
cidad a regular su intercambio. De tal forma existe una 
valorización particular del cambio de cosas.

La Organización de Naciones Unidas para la Alimentación 
y la Agricultura (2016) en el Estado de los bosques del 
mundo 2016. Los bosques y la agricultura: desafíos y 
oportunidades en relación con el uso de la tierra, ha plan-
teado la existencia de transferencia de los derechos de 
gestión forestal a las comunidades locales y la promoción 
del uso de la tierra integrado, primer paso trascendente, 
porque así nacen los derechos subjetivos públicos junto 
a los derechos subjetivos privados sustentados por titu-
laridades otorgadas, o reconocidas, sin descuido de la 
reciprocidad, la cual regula en muchas comunidades in-
dígenas la valorización del intercambio de la cosa finita 
que se extrae de la propiedad cualitativa indivisible del 
ecosistema.

Hottois (2006), advierte que “las éticas fundamentalistas 
del mundo viviente afirman que la naturaleza es asien-
to de valores intrínsecos, independientes de cualquier 



232  | 

            CONRADO | Revista pedagógica de la Universidad de Cienfuegos | ISSN: 1990-8644

Volumen 15 | Número 67 | Abril-Junio | 2019

evaluación humana”. Se ha podido constatar que la prácti-
ca del DAI y la misma práctica de las comunidades, entre 
ellas la reciprocidad indígena ocupa un lugar relevante, 
más allá de las insuficiencias y las normas por cumplir 
no dejan margen para creer que el valor no es una forma 
social ideal, por consiguiente, se trasmita a las cosas a tra-
vés de las relaciones sociales específicas. Bugallo (2016), 
apunta, por el contrario que “construir sistemas después 
de Hegel está fuera de toda posibilidad de la filosofía”. Así 
lo expresa Hegel (1995), cuando plantea que “la misión 
de la novísima filosofía alemana consiste en tomar ahora 
como objeto y en comprender la unidad del pensamiento 
y el ser, que es la idea central de toda filosofía: es decir, 
en captar lo más recóndito de la necesidad, el concepto”.

Una filosofía jurídica con sentido ecológico asume un cri-
terio de la conducta humana desde lo normativo conside-
rado como la búsqueda del deber ser que corresponde 
al orden deseado. Esta búsqueda transita por la movili-
zación de la voluntad y el pensamiento teórico de los su-
jetos. El orden alcanzado será siempre cierta realización 
del valor, aquello que falta.

Esa búsqueda del deber ser que corresponde al orden 
deseado integra lo volitivo-normativo a lo normativo-jurídi-
co, en tanto el primero deviene también en esta forma de 
manifestación técnica como legitimación social. Es una 
integración cuyo factor ideológico condiciona su carácter 
técnico-cognoscitivo en el contexto conflictual histórico-
concreto latinoamericano donde generalmente persisten 
las posiciones nacional-reformistas frente a la oligárquica 
conservadora. La protección ecológica sintetiza dicha in-
tegración y, a su vez, se convierte en presupuesto de la 
democracia y promoción del desarrollo nacional.

La búsqueda de ese deber ser es pensamiento sobre el 
pensamiento plasmado en la norma jurídica. Es decir, el 
carácter técnico-cognoscitivo de dicha integración es 
producto del trabajo con las categorías o determinacio-
nes científicas del Derecho que constituyen el objeto, 
precisamente, del jusfilósofo. En otras palabras, el carác-
ter técnico-cognoscitivo de la norma jurídica concreta es 
realmente un resultado de la labor del legislador y lo que 
le interesa al jusfilósofo son sus conceptos e incluso los 
conceptos construidos sobre ella por otros sujetos pero 
que no han podido ser parte de sus contenidos.

Por otro lado, la integración de las formas teóricas sobre 
el problema ecológico actual a la Filosofía del Derecho 
entendida aquí como pensamiento sobre el pensamiento 
significa que el jusfilósofo tiene una actitud transdiscipli-
nar en cuanto a la reflexión filosófica de otros sujetos so-
bre cómo el hombre piensa su relación con la naturaleza 

y en cuanto a los conceptos construidos por las ciencias 
acerca de esta misma relación.

Eso es diferente al hecho de asumir lo que Bugallo (2016), 
señala que “la filosofía ambiental se desarrolla en inter-
face con territorios que pertenecen a otros; la ciencia, la 
política, el derecho, la poesía, la teología. Como ámbito 
fuertemente controversial, viene acompañando análogas 
controversias y disputas en diversos campos de las cien-
cias sociales, como la filosofía del derecho”. (p.34)

Este fenómeno del interface es producto a una incom-
prensión del único objeto que le quedó a la filosofía des-
pués de Hegel. La filosofía no se ha desarrollado en esos 
territorios, ni en los de otras ciencias y saberes. Tampoco 
significa que el jusfilósofo persista en la división arquetí-
pica positivista de los objetos de las ciencias, pero son 
ellas las que han adquirido un nivel de conocimiento tal 
que aquella fragmentación anquilosada no resiste ante su 
empuje.

El encuentro entre la Filosofía del Derecho y la llamada 
filosofía ambiental es un encuentro de pensamiento, pero 
a cambio primero de revertir la confusión.

La segunda no le queda otro remedio que aceptar su úni-
co objeto: el pensamiento, en este caso, los conceptos 
científicos sobre el medio ambiente, así como se presenta 
la primera con respecto al Derecho. Al final no son dos 
filosofías, sino una filosofía cuyo objeto es el pensamiento 
en todas sus manifestaciones.

La ecología profunda es un distanciamiento de la relación 
filosofía-ciencia, como no comprende su objeto se plan-
tea ir más allá de la aproximación científica y encuentra 
en el estilo de vida del ecólogo o naturalista de campo lo 
que ella intenta desarrollar. Esta ética del mundo viviente 
debería reformularse por los caminos de la lógica jurídica, 
si se tiene presente, además, la superación del derecho 
natural.

Tereucán, Caro Puentes & Ketterer (2008), precisan que 
“a reciprocidad de las comunidades indígenas desde la 
teoría antropológica social posee interés por dos razo-
nes fundamentales: una, porque puede proporcionar una 
estrategia metodológica de gran capacidad explicativa 
e interpretativa y, otra, porque permite acceder a ciertas 
implicaciones de tipo ético, moral e ideológico presentes 
en la reciprocidad, así como a las formas materiales de or-
ganización y regulación de la vida social humana”. (p.20)

Esa antropología y no la filosofía es una de las ciencias 
que puede dar un resultado positivo y real del comporta-
miento comunitario, de esas prácticas de tipo ético, mo-
ral, mientras la segunda solo puede a estas alturas del 
desarrollo científico interrogarse, al trabajar las categorías 



233  | 

            CONRADO | Revista pedagógica de la Universidad de Cienfuegos | ISSN: 1990-8644

Volumen 15 | Número 67 | Abril-Junio | 2019

generales y necesarias de la ciencia, qué forma adquiere 
el pensamiento, así es reflexión sobre la reflexión, se con-
vierte en lógica o ciencia del pensamiento, más allá de la 
lógica formal.

CONCLUSIONES

La predeterminación del abordaje doctrinal realizado, 
como base para el entendimiento de la posición del ser 
social ante la naturaleza, aporta significativamente a la co-
rrecta interpretación desde la filosofía de la comunicación 
y su correspondencia desde la praxis, de la necesidad 
prioritaria de lo correctivo técnico y teórico-metodológico, 
motivado a romper con el pragmatismo y el utilitarismo 
mecanicista aplicado sin efectos positivos.

El sujeto, pertrechado con la filosofía de la comunicación 
y la lógica jurídica, llega por el camino del pensamien-
to crítico a conducirse a la reflexión sobre la necesaria 
preparación teórica antes de avanzar en lo que llamamos 
protección medioambiental, resultando ser la filosofía 
como ciencia en su máxima expresión, el canal indicado 
para lograr el eje transversal entre todas las ciencias que 
aportan a la preservación del objeto la naturaleza desde 
los procesos pedagógicos.

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Benedicto XVI. (2009). Carta encíclica caritas in veritate. 
Roma: Libreria Editrice Vaticana.

Bugallo, A. (2016). Dignidad humana y ecosofía: la idea 
de un espacio seguro y justo para la humanidad. Pre-
sentado en Duodécima Jornadas Internacionales de 
Derecho Natural: Ley Natural y Dignidad Humana. 
Buenos Aires: Universidad Católica. 

Cáceres, A. (2009). Ecotheología: Aproximaciones epis-
temológicas. Concilium. Revista Internacional de Teo-
logía, 331, 65-76.

Colombia. Ministerio del Medio Ambiente. (2002). Manual 
de Tratados Internacionales en Medio Ambiente y De-
sarrollo Sostenible. Bogotá D. C: Ministerio del Medio 
Ambiente. 

Hottois, G. (2006). Panorama crítico de las éticas del 
mundo viviente. Trad. Chantal Aristizábal Tobler. Re-
vista Colombiana de Bioética, 1(1). Recuperado de 
http://www.unal.edu.co/bioetica/documentos/do-
cum_07/7_54_panorama_critico_eticas_mundo.pdf

Jonas, H., & Sánchez Pascual, A. (1995). El principio de 
responsabilidad: ensayo de una ética para la civiliza-
ción tecnológica. Barcelona: Herder.

Medina Peña, R., Domínguez Junco, O., & Medina de la 
Rosa, R. E. (2017). Fundamentos jurídico-metodológi-
cos para un sistema de pagos por servicios ecosis-
témicos en bosques del Ecuador. Revista científica 
Agroecosistemas, 5(1), 109-117. Recuperado de https://
aes.ucf.edu.cu/index.php/aes/article/view/106 

Medina, R., Franco, M. C., Yánez, M., M., Puerta, J. F., 
Machado, L., & Viamontes, E. de la C. Doctrina en la 
enseñanza del derecho con visión transversal des-
de el Derecho Ambiental. Revista Espacios, 39(9). 
Recuperado de http://www.revistaespacios.com/
a18v39n09/18390913.html

Mosterín, J. (1994). La insuficiencia de la filosofía actual. 
Claves de Razón Práctica, 48, 20-27.

Naess, A. (2007). Los movimientos de la ecología su-
perficial y la ecología profunda: un resumen. Re-
vista Ambiente y Desarrollo, 23(1), 102-105. Re-
cuperado de http://www.academia.edu/9409229/
Los_movimientos_de_la_ecolog%C3%ADa_
superficial_y_la_ecolog%C3%ADa_profunda_un_re-
sumen 

Organización de las Naciones Unidas para la Alimenta-
ción y la Agricultura. (2016). El Estado de los bosques 
del mundo 2016. Los bosques y la agricultura: desa-
fíos y oportunidades en relación con el uso de la tierra. 
Roma: FAO.

Panikkar, R. (1998). La Trinidad. Una experiencia humana 
primordial. Madrid: Siruela.

Panikkar, R. (1999). La intuición cosmoteándrica. Las tres 
dimensiones de la realidad. Madrid: Trotta.

Rolston III, H. (1975). Is there an ecological ethic?. 
Ethics, 85(2), 93-109.

Taylor, P. W. (2011). Respect for nature: A theory of envi-
ronmental ethics. Princeton: University Press.

Tereucán, J., Caro Puentes, A. & Ketterer, L. (2008). La 
reciprocidad como mecanismo de control social en 
los contextos familiares indígenas: los mapuches del 
sur de Chile. En A, Vera & D. Robichaux, (compilado-
res): Familias y culturas en el espacio latinoamerica-
no. México: Universidad Iberoamericana-Centro de 
Investigación y Desarrollo de la Cultura Cubana Juan 
Marinello.


